
INFORMATIVO VOZ DA TERRAINFORMATIVO VOZ DA TERRAINFORMATIVO VOZ DA TERRA

Salve a 48ª Romaria da Terra!
Santuário do Caaró,  17-02-2026 

Edição Especial 48ª Romaria da Terra - CPT/RS - jan/2026 

A equipe ampliada na preparação da 48ª 
Romaria da Terra, escolheu como Tema: 400 anos 
de evangelização missioneira: Terra sem males e 
ecologia integral e o lema: “Eu vi um novo céu e uma 
nova terra”.

O que representam os 400 anos para o povo 
Guarani e para todos nós? Celebramos em 2026 
quatrocentos anos da entrada dos Jesuítas no Rio 
Grande do Sul, no Passo do Padre, em São Nicolau, 
em 1626. Os Santos Mártires das Missões, São 
Roque, Santo Afonso de Rodrigues e São João de 
Castilhos, foram canonizados em 1988 pelo Papa 
João Paulo II, em Assuncion, Paraguai. O martírio 
aconteceu em 1628, os dois primeiros em Caibaté, 
local do atual santuário do Caaró e paróquia todos 
os Santos. São João de Castilho foi martirizado em 
Assunção do Ijuí, Santuário. 

Hoje existem diversas compreensões e 
interpretações sobre a presença e o trabalho dos 
Jesuítas com o povo guarani. É necessário passar 
para a atual geração o verdadeiro sentido e o olhar 
das reduções Jesuítico-guarani.  Os Jesuítas e o povo 
guarani propuseram um modo de vida comunitário 
com alimento em abundância, sem passar fome. “As 
reduções são o resultado de negociações e não de 
submissão dos guaranis aos jesuítas pelo uso da 
força. Esses indígenas nunca foram escravizados 
pelos padres” (Sérgio Venturine, Encontro de dois 
sonhos, pg. 40)

Não podemos esquecer o enfoque principal: 
Uma terra sem males, o bem viver, amor, respeito 
para com os que habitam esta terra antes da chegada 
dos europeus. A espiritualidade vai no sentido de que 
a terra é espaço sagrado. O sonho do povo Guarani: 
que a terra é sem males e significa para o Guarani o 
paraíso terrestre. Viver em harmonia com a natureza, 
viver num estado de perfeição. Conforme Sérgio 
Venturine “para o cacique Hilário Acosta, da aldeia 
Takuapi, de Misiones, Argentina, a Terra sem males é 
uma constante viagem em busca da perfeição, algo 
muito difícil como no tempo dos antepassados, pois 
já não existe mais selva para nela viver em harmonia, 
afastado da influência dos brancos que não entende o 
modo de viver do Guarani” (Encontro de Dois Sonhos 
– Utopia e Terra Sem Mal, pg 37-38). A meta mais 
íntima do guarani ao caminhar pela vida nesta terra 
é alcançar a harmonia absoluta, o estado pessoal de 
perfeição.

A Romaria da Terra é um momento importante na 
caminhada da Igreja no Rio Grande do Sul e para refletir 
sobre nossa atual missão no cultivo e uso da terra, que 
seja para o bem viver respeitando o que esta representa 
para nós.

Certamente não nos compete apenas fazer 
constatações, denúncias etc., mas mostrar o que fazemos 
na prática para ajudar na conscientização sobre um outro 
jeito de cultivar a terra. Uma das propostas é continuar e 
aperfeiçoar a agricultura familiar que se faz presente em 
muitos eventos que acontecem no Rio Grande do Sul. 
Alimento saudável.

 A ecologia integral é necessária porque tudo está 
inter-ligado. Tudo é importante e necessário. Não há como 
ignorar todas as coisas criadas, isto é, o ser humano, a flora 
e a fauna. A vida humana, a saúde e o bem estar em geral 
depende do cuidado com a casa comum. Ou mudamos, 
convertendo-nos com nossas atitudes individuais e 
coletivas ou provocaremos um colapso planetário.

Na celebração dos 400 anos precisamos retomar o 
nosso compromisso com a vida, usando os bens deste 
mundo, da criação que vise o respeito total ao meio 
ambiente para o equilíbrio da natureza. Ou assumimos ou 
nos auto-destruiremos.

Dom Liro Vendelino Meurer, 
Bispo Diocese de Santo Ângelo

17/02/2026
Santuário do Caaró

Caibaté - RS

‘‘Eu vi um novo Céu e uma nova Terra.’’ (Ap 21,1)



Sou da opinião que devemos deixar de 
lado os festejos triunfalistas e que as ações 
turísticas fiquem num segundo plano. Julgo ser 
um momento de destacar os valores vivenciados 
durante os cento e sessenta anos (1626-1768) de 
convívio entre os Guarani e Jesuítas. A frase do 
saudoso bispo angelopolitano, Dom Estanislau 
Kreutz, nos lança uma luz sobre a epopeia 
missioneira: “Mais importante do que admirar 
e venerar as pedras e as ruínas que sobraram, 
é perguntar-nos o que esta experiência cristã-
comunitária de cento e sessenta anos tem a 
ensinar para a nossa sociedade”?

Portanto, vejamos alguns 
aspectos que podem iluminar o 
nosso caminho em busca da Terra 
Sem-Males:

1) O primeiro ponto refere-
se ao espírito coletivo do Guarani. 
O Presidente da OCERGS por 
vários anos, Vergílio Perius, na sua 
obra A Origem do Cooperativismo 
(2020) afirma: “A forma reducional 
Tupambaé protegia os indígenas 
em relação aos ataques provocados 
pelos bandeirantes e os caciques, 
bem logo entenderam o que 
seria necessário para proteção 
das famílias e houve, outrossim, 
produção de alimentos para as 
viúvas, deficientes físicos, crianças 
e inválidos. ” E segue: “O mais 
importante que nesta pesquisa que 
ora divulgo é a confirmação que o 
berço ou origem do cooperativismo 
deu-se em terras da América 
Latina, nas reduções Guarani”. 
Nessa convivência entre Guarani 

400 anos de Missões Jesuítico-Guarani: momento 
de festa ou reflexão?

02 - 48a Romaria da Terra do RS

e Jesuítas imperava o seguinte 
princípio: A cada um conforme 
suas necessidades; e de cada um 
conforme suas capacidades.

2) Ao falar da vivência do dia 
a dia nas reduções, a Profa. Dra. 
Claudete Boff (2018), assim se 
expressa: “O que me encanta nesta 
história é o tipo de sociedade que 
foi desenvolvida ali. Há posições 
a favor e contrárias à experiência. 
Quando se houve dizer que foi 
um massacre, que impuseram uma 
cultura diferente aos indígenas, 
acho que houve, sim, imposição. 
Por outro lado, é preciso situar-se 
na época, no pensamento da época. 
Os indígenas não tinham muita 
escolha entre sua vida nas selvas 
ou nas Reduções uma vez que 
sofriam a caça dos encomendeiros 
que os usavam como mão-de-obra 
escrava em suas lavouras. Dentro 
da Redução, ele estava protegido de 
servir como escravo numa fazenda...

Irmão Celso João Schneider, SJ
Foto: Pe. Anderson - Santuário de Caaró

Em muitas coisas os Jesuítas 
fecharam os olhos para cultura 
ancestral, mas em outras aderiram 
à cultura indígena”. E conclui: “O 
que eu acho interessante ressaltar é 
como esta mescla e entrosamento 
de culturas, foi capaz de construir 
verdadeiros centros econômicos, 
templos maravilhosos, casas de 
pedra. Enfim, quando se visita estes 
sítios arqueológicos e se vê estas 
igrejas, os museus e as imagens, se 
fica extasiado”.

Sintetizando podemos 
dizer, houve e ainda há polêmicas 
históricas sobre a experiência 
missioneira, mas do ponto de 
vista arquitetônico e cultural 
existe unanimidade. Termino 
perguntando: O que depois de 400 
anos desta experiência missioneira, 
a sociedade como um todo, realizou 
de mais efetivo em relação às 
populações originárias?



É evidente que a questão da evangelização no RS 
vem marcada de nuances e narrativas controversas. Ao 
chegarmos à 48ª edição da Romaria da Terra no RS, nos 
debruçamos com esta controversa realidade. De um lado, 
os povos indígenas presentas na Região dos Sete Povos, 
com a presença dos missionários jesuítas. Do outro lado, 
os interesses colonialistas dos espanhóis e portugueses 
que vinham em busca de divisas e matéria prima para o 
comércio.

Ao celebrar os 222 anos do martírio de São Sepé 
Tiaraju, a CPT-RS iniciou as Romarias da Terra. E inicia 
exatamente com a questão indígena, tomando a memória 
de Sepé Tiaraju, como a memória do martírio dos povos 
indígenas. É claro e evidente, o ponto de partida e a ótica é a 
partir dos povos oprimidos. Trata-se de um posicionamento 
eminentemente do Evangelho. Assim é o relatório na 
decisão tomada para realizar a Romaria da Terra: “Ultimar 
uma mobilização que a Assembleia decidiu fazer no dia 
de São Sepé Tiaraju, em São Gabriel, em homenagem a 
esse nosso Santo da Terra. A temática será: “Terra” e a 
data é a terça-feira de Carnaval, dia da morte de Sepé. O 
Irmão Antônio Cechin ficou encarregado de pesquisar e as 
lideranças de São Gabriel da possibilidade de prepararem a 
região” (Relatório do Encontro da CPT/RS – 15 a 18 /08/78). 
É a necessidade de sermos fiéis à história e a mística inicial 
da intuição da Romaria da Terra. 

A evangelização no Sul do Brasil tem uma história 
que remonta à chegada dos missionários jesuítas no século 
XVII, com a fundação das missões guaranis, que são um 
marco histórico importante. Os 500 anos de evangelização 
na América Latina, comemorados em 1992, também 
abrangem o Sul do país. Mas, é no século XVII, que os 
jesuítas foram responsáveis pela fundação de importantes 
reduções e missões entre os povos guaranis, no que é hoje 
o Rio Grande do Sul. Trata-se de um dos marcos históricos 
mais emblemáticos da região. Em 2026, marcará os 400 
anos das Missões Jesuíticas Guaranis, comemorações que 
se iniciarão em 2026 para celebrar esse marco histórico e 
cultural. 

Para alguns historiadores mais críticos, a 
evangelização no Brasil é um tema controverso, com relatos 
de exploração e violência, além de evangelização de forma 
mais pacífica. A diversidade religiosa no sul do Brasil é 
resultado da evangelização católica e protestante ao longo 
dos séculos.

A mística da Romaria da Terra está permeada de 
celebração religiosa que une fé e luta social pela terra, 
água e floresta, reinterpretando a fé cristã a partir das 
experiências dos camponeses e oprimidos. Ela resgata 
a narrativa bíblica do Êxodo, vendo o povo que caminha 
para uma terra prometida de liberdade e justiça, e usa a 
espiritualidade para motivar a ação pela reforma agrária, 
direitos sociais e cuidado com o meio ambiente. 

Vejamos os elementos centrais desta mística: 

1º) Luta e espiritualidade: A mística entrelaça a fé e 
a política, vendo a conquista da terra e a utopia do Reino 
de Deus como um mesmo processo. A terra é vista como 
sagrada, pertencente a Deus e ao povo.

2º) Narrativa do Êxodo: A caminhada da Romaria é 
interpretada como uma saída do cativeiro para uma terra 
prometida, e os participantes se veem como o povo que 
busca a libertação.

3º) Terra como dom e direito: A terra é um dom de 
Deus, mas é dilapidada pelos interesses colonialistas e 
capitalistas, sendo a Romaria uma forma de lutar pelo seu 
uso justo e sustentável.

4º) Caminhar e caminhar juntos: A mística do 
caminhar juntos simboliza a união dos romeiros em um 
objetivo comum, fortalecendo o sentimento de irmandade e 
a esperança de mudança.

5º) Memória e resistência: As romarias também 
resgatam a memória de lutas passadas, como as dos 
governos ditatoriais militares, e servem como espaço de 
resistência e conscientização.

6º) Cuidado com a casa comum: Recentemente, 
a mística tem incorporado a mensagem de “reconstruir e 
cuidar da casa comum”, especialmente em regiões atingidas 
por tragédias climáticas. 

Todo romeiro/a da terra tem “partido”, tem lado. 
Sejamos povos de diversas etnias, indígenas originários, 
imigrantes, que viemos do “além-mar”, portugueses e 
espanhóis, inicialmente, depois das recentes imigrações, 
todos fazemos parte de um único Povo de Deus. E nossa 
história precisa ser marcada pelo “pedido de perdão” pela 
opressão, pela conversão contínua de nossas atitudes 
discriminatórias. 

Somos desafiados a conviver harmoniosamente, 
braços dados e olhar no horizonte, em busca da utopia 
do Reino. Esta terra é de todos os povos, raças e línguas. 
Somos “moradores” de uma única Casa Comum. Todos 
temos direitos a “terra, teto e trabalho”. 

“O amor aos pobres é a garantia evangélica de uma 
Igreja fiel ao coração de Deus. Toda a renovação eclesial 
sempre teve entre as suas prioridades esta atenção 
preferencial pelos pobres” (Papa Leão XIV, Dilexi Te, nº 
103).

Mística das Romarias da Terra e 
a evangelização nas Reduções Jesuíticas do RS

Frei Wilson Dallagnol 
Colegiada da CPT-RS

400 anos de evangelização missioneira: Terra sem males e ecologia integral - 03 

Foto: 34 RT, Candiota. Arq. CPTRS



Sepé e Francisco em uma roda de Mate: 
Reflexões sobre a relação entre a ecologia integral, saberes guaranis e os desafios 

para a nossa e as futuras gerações.

Comecemos com uma 
imagem hipotética: Francisco 
chega ao céu e encontra na porta 
Sepé, o esperando com a cuia e a 
erva recém cevada. Sentam juntos 
em frente ao fogo e conversam 
longamente, como se fossem velhos 
conhecidos. Um relembra do modo 
de vida do seu tempo e da busca 
pelo bem-viver, quando padres e 
indígenas caminhavam juntos na 
construção de uma modelo social 
utópico. O outro vê as relações que 
partem desta lembrança histórica 
e fundamentam a sua leitura de 
futuro para a humanidade a partir 
do exercício concreto da ecologia 
integral. Agora podemos iniciar a 
reflexão:

A crise ambiental 
contemporânea exige mais do que 
tecnologia ou regulações setoriais: 
pede uma mudança profunda nos 
modos de ver o mundo, nos vínculos 
entre humanos e com a Terra, e na 
ordenação das prioridades sociais. 
É nesse horizonte que a proposta 
da ecologia integral, tal como 
formulada pelo Papa Francisco, 
aponta um caminho fecundo — e 
que encontra eco surpreendente e 
necessário nas tradições espirituais 
e nos modos de vida do povo 
Guarani. Entrelaçar essas matrizes 
— a reflexão teológica e filosófica 
da ecologia integral e os saberes 
indígenas — não é apenas exercício 
hermenêutico, é um gesto político 
e epistemológico que desafia as 
hegemonias técnicas, econômicas e 
ontológicas que nos conduziram às 
crises atuais.

Na leitura franciscana da crise, 
a criação não é um “recurso” neutro, 

mas um dom relacional, nela tudo 
está interligado. A ecologia integral 
propõe olhar simultaneamente 
para as dimensões ambientais, 
sociais, econômicas e espirituais 
das dificuldades contemporâneas 
— reconhecendo que a degradação 
ambiental costuma recair de modo 
desproporcional sobre os pobres e 
marginalizados. Esta perspectiva 
reclama uma ética do cuidado que 
supera a fragmentação disciplinar e 
a lógica puramente instrumental do 
mundo natural.

Aplicada ao contexto latino-
americano, essa visão aproxima-
se de práticas que já existem há 
séculos entre povos originários. 
São formas de convivência com 
territórios entendidos como sujeitos 
de relações, rituais que mantêm 
equilíbrio e reciprocidade, e modos 
de produção que priorizam o 
coletivo sobre o lucro imediato.

Os povos Guarani, de modo 
destacado, guardam cosmologias 
e práticas sociais nas quais o 
território, os elementos naturais e os 

ancestrais compõem uma teia viva. 
Em suas tradições, plantar, caçar, 
rezar e celebrar são atividades 
inseparáveis — não apenas técnicas, 
mas atos de manutenção do mundo. 
O cuidado com os espaços rituais, a 
circulação de alimentos e a partilha 
nas festas comunitárias constroem 
e reproduzem laços sociais que 
funcionam como tessitura moral e 
ecológica.

Esse modo de vida oferece 
à ecologia integral um exemplo 
prático de como a espiritualidade 
orienta decisões sobre uso do 
solo, manejo de recursos e 
relações intergeracionais. Onde 
a modernidade vê propriedade e 
exploração, a tradição guarani vê 
responsabilidade relacional — um 
parâmetro valioso para repensar 
políticas públicas, planos territoriais 
e práticas de preservação ambiental.

A convivência entre jesuítas 
e Guaranis nas reduções — as 
chamadas Missões Jesuíticas — 
costuma ser lida com ambivalência. 
Há análises que destacam o caráter 

Frei Sérgio Antônio Görgen OFM
Andrei Thomaz Oss-Emer
Marcos Antonio Corbari

Ritual dos povos Mybia Guarani na 45 Romaria da Terra, Eldorado do 
Sul, 2023. Foto arquivo CPTRS.

04 - 48a Romaria da Terra do RS



assimilacionista e as pressões civis e 
religiosas; há também interpretações 
que ressaltam os efeitos sociais 
inovadores dessas comunidades: 
formas de organização coletiva, 
partilha de bens e trabalho 
comunitário que lembram, em 
determinados aspectos, um 
“modelo” de propriedade coletiva 
e solidariedade, uma espécie de 
“comunismo guarani e cristão”. 

Foi nesse sentido que 
pensadores europeus chegaram 
a celebrar  as reduções como 
um sinal de  outra possibilidade 
social: Voltaire teria afirmado 
que as reduções jesuíticas dos 
séculos 16, 17 e 18 foram o 
triunfo da Humanidade, enquanto 
Montesquieu comparou-as 
ao sistema político-filosófico 
imaginado por Platão, em A 
república, e Hegel salientou a 
evolução humana a partir de uma 
utopia fundada na fraternidade 
entre os diferentes

Ligar essa memória histórica 
à ecologia integral ajuda a iluminar 
como projetos de convivência 
que tensionam a lógica do lucro 
imediato podem surgir em 
contextos coloniais e missionários 
— e, ao mesmo tempo, lembra-
nos os riscos: a instrumentalização 
política das experiências indígenas, 
a perda de autodeterminação e 
as violências que acompanharam 
esses encontros.

Textos de estudiosos e 
ativistas que dialogam com as lutas 
indígenas e os estudos sobre religião 
e sociedade nos ajudam a tematizar 
dois vetores essenciais: Primeiro, 
o reconhecimento epistemológico: 
os saberes indígenas não são meras 
tradições folclóricas, mas sistemas 
de conhecimento práticos e teóricos 
que explicam relações de causa 
e efeito no território. Segundo, a 
dimensão política: reivindicações 
por terra, reconhecimento cultural 
e justiça ambiental são inseparáveis 

nas lutas guarani — e qualquer 
aproximação acadêmica ou pastoral 
deve respeitar a autodeterminação 
desses povos.

A ecologia integral de 
Francisco oferece, aqui, uma 
plataforma ética e política que pode 
ser aliada das lutas indígenas — 
desde que assentada no respeito, 
na escuta e na reparação histórica. 
Isso significa evitar apropriações 
simbólicas e garantir que as políticas 
ambientais não reproduzam novas 
formas de expropriação.

Do ponto de vista prático, 
o entrelaçamento entre ecologia 
integral e modos de vida guarani 
aponta para medidas que combinam 
justiça social e conservação 
ecológica: reconhecimento 
efetivo de territórios originários; 
apoio a práticas agroecológicas 
tradicionais; incorporação de 
guardiões do território em planos 
de manejo; e financiamento de 
projetos comunitários que priorizem 
reprodução social e manutenção de 
rituais e línguas.

Mais do que políticas 
técnicas, trata-se de uma mudança 
de paradigma: abandonar o 
antropocentrismo utilitarista 
por uma ética relacional que vê 
humanos como parte de uma 
casa comum. Nesse horizonte, 

as tradições guaranis dialogam 
fortemente com a filosofia do Bem-
viver, que valoriza a harmonia com 
a natureza, a vida comunitária e 
a reciprocidade como princípios 
fundamentais de convivência.

Assim, se a experiência das 
Missões Jesuíticas nos lembra 
a complexidade dos encontros 
culturais — possíveis outras formas 
de organização, mas também 
tensões e ambivalências —, o Bem-
viver guarani e a ecologia integral 
nos apontam para um futuro em 
que solidariedade, justiça e cuidado 
da Terra se tornem princípios de 
civilização. Nesse caminho, é 
possível imaginar um encontro entre 
os ideais de Sepé Tiaraju, herói da 
resistência guarani, mártir e servo 
de Deus para a religião católica, e 
os sonhos de Mário Bergoglio, o 
padre jesuíta que viria a se tornar o 
saudoso Papa Francisco: sentados 
em volta do fogo, passando a cuia 
de mate entre um dedo de prosa 
e outro, ambos pedem por uma 
humanidade reconciliada com a 
criação, justa em suas relações 
sociais e fiel à promessa de uma 
vida plena para todos, onde cada 
homem, mulher e criança tenha 
direito sagrado e inalienável a 
Terra, Teto e Trabalho.

Referências indicadas (para aprofundamento): Andrei Thomaz Oss-Emer; Clóvis 
Lugon; Alcy Cheuiche; Irmão Antonio Cechin; Papa Francisco; Frei Sérgio Antônio 
Görgen, Leonardo Boff, Laura Greenhalgh.

Foto:  Arquivo Pe. Josimo e CPTRS

400 anos de evangelização missioneira: Terra sem males e ecologia integral - 05 



A desterritorialização impactou profundamente 
os povos indígenas no Brasil, mas, sobretudo, no Rio 
Grande do Sul ela se deu de modo denso, desumano 
e cruel desde os primeiros dias da chegada dos 
colonizadores (em 1500).

O Papa Paulo III, no ano de 1537, editou a Bula 
Papal Sublime Deus, através da qual declara que os 
indígenas possuíam alma, portanto não deveriam ser 
escravizados, ao contrário, precisariam da catequese 
para conhecerem o verdadeiro Deus.

O Papa, à época, buscou humanizar aqueles 
que eram vistos como “selvagens” e na expectativa 
de concretizar essa mensagem, a Igreja enviou 
missionários às chamadas “terras recém descobertas”.

Ao território que hoje corresponde ao Rio 
Grande do Sul, foram enviados os Jesuítas, que, ao 
longo das décadas, fundaram os Sete Povos das 
Missões. E uma das primeiras e mais importantes 
reduções missioneiras foi a de São Nicolau, criada em 
1626. Poucos anos depois, em 1632, foi fundada a 
redução de São Miguel Arcanjo. Em 1687, São Miguel 
foi redimensionada e reconstruída no local onde hoje 
se encontram as ruínas históricas.

A terceira redução missioneira foi a de São 
Francisco de Borja, fundada em 1682. Essa redução 
deu origem à colônia de Santo Tomé, que mais tarde 
se desprendeu para fundar a cidade de São Borja, em 
1687 a redução de São Francisco de Borja passou 
oficialmente a integrar o conjunto dos Sete Povos das 
Missões. Por esse motivo, é correto afirmar que São 
Borja é considerada a primeira das Reduções que 
compõem os Sete Povos.

POVO GUARANI E SUA INCANSÁVEL 
LUTA PELA TERRA

A quarta redução missioneira foi a de São Luiz 
Gonzaga, fundada em 1687. Três anos depois, em 
1690, foi criada a quinta redução, dedicada a São 
Lourenço Mártir. Esta última recebeu parte significativa 
da população proveniente da redução argentina de 
Santa Maria, a Maior, fortalecendo seu crescimento e 
importância na região.

A sexta redução missioneira foi a de São João 
Batista, fundada em 1697 pelo Padre Antônio Sepp. 
Homem de múltiplos talentos, Sepp se destacava 
por suas habilidades artísticas, que incluíam música, 
pintura, arquitetura e escultura. Além de artista, era 
também geólogo e minerador, sendo reconhecido 
como o pioneiro na fundição de ferro no sul do Brasil.

A sétima redução foi a de Santo Ângelo Custódio 
(1706), sendo a última do ciclo missioneiro. Ela acabou 
sendo destruída durante a Guerra Guaranítica. A atual 
Igreja Matriz foi construída sobre as ruínas da igreja 
original, seguindo o modelo arquitetônico da Igreja de 
São Miguel das Missões.

Em 7 de fevereiro de 1756, na luta pela defesa do 
território dos Sete Povos, Sepé Tiaraju foi assassinado 
na Sanga da Bica - onde atualmente é o município de 
São Gabriel - por soldados da Espanha e de Portugal. 
Três dias depois, em 10 de fevereiro, os exércitos 
invasores massacram os guerreiros guarani na Batalha 
de Caiboaté.

A desterritorialização, portanto, insere-se nesse 
contexto histórico, que se agravou e se ampliou com 
o avanço dos bandeirantes, dos bugreiros e com o 
incentivo à colonização, concretizada pelo Estado 
através da entrega das terras - aquelas que sobraram 
das sesmarias e dos latifúndios - aos imigrantes 
europeus.

O Rio Grande do Sul foi, historicamente, o berço 
de práticas genocidas: degradadores, desmatadores, 
caçadores, devastadores e exterminadores dos 
habitantes originários do Brasil.

Não houve contenção a essas ações, nem pelas 
leis, nem pelas lutas contínuas de resistência ao 
esbulho e à violência sistemática. Nem mesmo com o 
advento da Constituição Federal de 1988 se garantiu 
plenamente aos povos indígenas o direito aos seus 
territórios.

Hoje, 400 anos após a chegada dos jesuítas, 
os povos sobrevivem nas sobras e restos de terras, 
buscando alcançar espaços onde possam viver o sonho 
da Terra Sem Mal. As retomadas de terras foram e 
continuam sendo sopros de resistência, que devolvem 
aos povos o vigor e o ardor para seguir construindo 
caminhos de vida, nas diversidades e adversidades.

Fonte: Site CIMI 2026- https://cimi.org.br

06 - 48a Romaria da Terra do RS

Roberto Liebgott e Ivan Cesar Cima
Cimi Regional Sul



No Rio Grande do Sul, nos 
últimos anos, ocorreram inúmeras 
e importantes retomadas de terras 
pelos povos indígenas. Essas 
ações se estendem por regiões 
que abrangem campos, serras, 
pampa e cidades. Nesses espaços, 
as famílias alimentam a esperança 
de viver em um ambiente de paz e 
tranquilidade, e reivindicam, junto 
ao governo federal, a demarcação 
de suas terras, direito garantido 
pela Constituição Federal, 
expresso no seu artigo 231.

Ao retomarem uma terra, os 
povos indígenas se conectam com 
seus antepassados, aqueles que 
habitaram os lugares e regiões 
onde a terra aguarda por suas 
chegadas. Esse movimento de vida 
é propiciado através dos sonhos e 
das memórias, guiando-os de volta 
para casa.

As retomadas de terras 
demonstram o contínuo caminhar 
dos povos na busca por seus 
lugares de ser e viver, conectados 
aos ancestrais, aos espíritos e às 
esperanças de reconstruir o futuro.

Retomar a terra é um ato 
de coragem e de compromisso 
com a vida e com os direitos 
fundamentais, tão maltratados 
pelas autoridades públicas. É um 
ato de justiça, para recompor o que 
foi tirado; um ato de amor pelos 
filhos e netos, que precisam de 
um lugar para gestar os sonhos; e 
um ato de pertencimento àqueles 
que foram expulsos e mortos pelos 
colonizadores e escravagistas.

Os povos - Kaingang, 
Xokleng, Mbya Guarani, Charrua, 
entre outros -, ao retomarem seus 
lugares antigos, não buscam 
confrontar pessoas ou instituições. 
Eles denunciam as injustiças e 
reforçam a perspectiva de direito 
às diferenças e de viverem seguros 
em seus espaços sagrados, os que 
ainda restam em meio ao caos da 
destruição e da ambição.

Para o povo Guarani, a terra 
não é apenas um espaço físico, mas 
um lugar de conexão espiritual e 
de reencontro com o sagrado. É no 
território tradicional - Tekoa - que os 
Guarani exercem sua religiosidade, 

realizam seus rituais e celebram a 
vida em harmonia com o cosmos. 
A retomada da terra, portanto, não 
se limita a recuperar o espaço para 
plantar, morar ou viver: é um ato 
de reconexão com os ancestrais 
e com o próprio Ñhanderu (Deus). 
Sem o território, a espiritualidade 
Guarani se fragiliza, pois é nele que 
se encontram as fontes de água, 
as matas e os lugares de reza que 
mantêm viva a busca pela Terra 
Sem Mal. A presença no território 
sagrado é, assim, condição 
essencial para que o povo Guarani 
siga sendo quem é, mantendo 
sua identidade, sua cultura e sua 
relação com o Criador.

Marcia Kambeba, em suas 
falas e reflexões, reforça: “Retomar 
não é apenas voltar. É recordar-
se! Na caminhada de retorno 
espiritual, os passos não são 
apenas físicos: são ecos da alma 
que se orientam pela memória. Na 
cosmovisão ancestral aprendemos 
que tudo está vivo e se comunica: 
as árvores, os rios, o vento, a 
palavra. Nesse tecido sagrado, a 
oralidade não é só narrar; ela se 
torna um rito. É através dela que a 
memória respira e que a identidade 
se refaz. No meu entendimento, a 
RETOMADA é também um gesto de 
escuta: escutar o que foi silenciado, 
escutar quem veio antes, escutar o 
que ainda vive em nós. Retornar 
é semear o que foi interrompido e 
permitir que o espírito reconheça 
novamente o seu lugar no grande 
círculo da vida.”

Marcia Kambeba expressa os 
sentidos e sentimentos dos povos 
que retomam suas terras, mesmo 
em contextos urbanizados, nas 
cidades e nos campos. É o retorno ao 
convívio das almas que passaram, 
ao lugar onde os umbigos foram 
enterrados. É voltar a ser gente, com 
esperança renovada.

Atualmente, no Rio Grande do 
Sul, são cerca de 150 comunidades 
indígenas, distribuídas em diferentes 
regiões do estado, englobando os 
povos Kaingang, Mbya Guarani, 
Charrua e Xokleng. São mais de 
40 mil pessoas vivendo em terras 
demarcadas, reservas, áreas 
de retomadas e em contextos 
urbanos, enfrentando diariamente 
os desafios da luta pelo território, 
pela preservação cultural e pelo 
acesso aos direitos fundamentais. 
Essa presença expressiva 
demonstra que, apesar da violência 
histórica e da desterritorialização, 
os povos indígenas permanecem 
vivos, organizados e mobilizados, 
reafirmando seus direitos de 
existirem e de manterem seus modos 
próprios de vida.

São nesses e em outros 
movimentos de luta e resistência 
que devemos nos engajar, apoiar 
e fortalecer, criando raízes que se 
enterram tão profundamente que 
jamais poderão ser arrancadas, 
mesmo que cortem os galhos e 
troncos. Assim, construiremos um 
outro mundo possível, cheio de bons 
sentimentos, significados e energias, 
abraçando-nos pelo Bem Viver.

Foto: arquivo CPTRS - distribuição sementes crioulas. 

400 anos de evangelização missioneira: Terra sem males e ecologia integral - 07 



Nosso esperançar está no Feminismo 
Camponês Popular

Há 42 anos que o Movimento de Mulheres 
Camponesas, organiza a luta e a resistência das mulheres 
do campo, das florestas, das águas em que afirmamos 
“existimos porque lutamos”. A região das Missões faz 
parte desta história que nasceu na década de 1980, em 
que mulheres agricultoras ousaram e romperam com o 
preconceito se organizando no movimento autônomo 
e nos sindicatos, na luta pela democratização do 
Estado brasileiro, pelo reconhecimento da profissão de 
trabalhadora rural, o acesso a documentação, o direito 
a aposentadoria, auxilio maternidade e pela criação do 
Sistema Único de Saúde – SUS.

Em 2004, no I Congresso Nacional se unifica 
a luta dos movimentos autônomos de mulheres do 
campo, das florestas e das águas, momento histórico 
que  afirma a construção de Projeto Feminista 
Camponês Popular para o Brasil. O que é feminismo 
camponês popular? Feminista porque defende a 
equidade entre homens e mulheres, e o respeito a 
diversidade, a dignidade da pessoa humana e a justiça 
socioambiental. Camponês devido as  raízes históricas 
das lutas das Ligas Camponesas pela reforma agrária, 
pelo fortalecimento da agricultura familiar e da 
agroecologia. Popular, porque defende a democracia, 
os princípios fundamentais da Constituição Federal 
de 1988, com a participação efetiva das mulheres nos 
espaços de representação política.

E como as ações do MMC dialogam com 
a ecologia integral? Na organização coletiva das 
mulheres no enfrentamento a violência, da pobreza 
e na luta por direitos que hoje estão tão ameaçados 
devido a consolidação do Estado mínimo imposto 
pelo neoliberalismo. Outras ações são através dos 
quintais produtivos agroecológicos, preservando as 
sementes crioulas, agroflorestas, conservação das 
plantas biativas, medicinais, aromáticas e produção de 
alimentos saudáveis.

Na região das Missões, o MMC tem sede 
em Salvador das Missões e reúne militantes do 
município sede, Mato Queimado, Cerro Largo e São 
Pedro do Butiá, desenvolve várias ações: Plantando 
Saúde que aborda alimentação saudável, os riscos 
dos agrotóxicos, troca de receitas, processamento de 

frutas;  Projeto Guardiãs do Butiá yatai que distribui 
mudas da palmeira para repovoamento e conservação, 
oficinas de artesanto, gastronomia, processamento da 
polpa, viagens de estudos, intercâmbios, legislação;  
Sementes da resistência, integra o coletivo de 
entidades no território que promove os Encontros 
da Agrobiodiversidade Missioneira deste o ano de 
2015; Farmacinha de fitoterápicos nas comunidades, 
com formação sobre plantas medicinais e bioativas, 
produção de pomadas, xaropes, tinturas e elixires; 
Fortalecimento dos quintais produtivos agroecológicos 
articulando a criação e a implementação de políticas 
públicas do governo federal para estruturação dos 
quintais produtivos das mulheres, como kits de captação 
de água da chuva, estufas, viveiros, moticultuvadores, 
formação e acompanhamento; Vigilância na luta 
por direitos, direitos a seguridade social, educação, 
moradia, saúde pública de qualidade, acesso à agua, a 
terra e o direito de uma vida sem violência.

Em 2025, o MMC realizou seu II Congresso 
Nacional em Brasília/DF, de 13 a 15 de outubro, para 
avaliar sua caminhada, seus princípios, atualizar suas 
bandeiras e fortalecer a luta em defesa da vida, todos 
os dias!

Lisiane Cunha
Coordenação Regional do MMC Missões

Foto: Maria Grissi

08 - 48a Romaria da Terra do RS



Organização das Mulheres Trabalhadoras 
Rurais no RS

As mulheres agricultoras ao 
longo de suas vidas, viveram no 
anonimato e na invisibilidade. Foi 
o querer das mulheres, ainda na 
década de 70, com o apoio da igreja 
católica, cooperativas, Emater, 
dirigentes sindicais e universidades, 
que as agricultoras iniciaram uma 
caminhada, com o surgimento 
de lideranças femininas, as quais 
procuravam reivindicar seus direitos 
como trabalhadoras rurais.  Até 
esse momento as agricultoras eram 
tratadas como domésticas ou do 
lar, sendo ignorado completamente 
a vida difícil encarada por elas nas 
propriedades rurais. 

No início, a organização era 
independente, aos poucos foi se 
espalhando dentro dos sindicatos de 
trabalhadores rurais, mais específico 
na Regional Ijuí, depois se somando, 
Passo Fundo e Caxias do Sul. A 
partir daí se incorporou em todos os 
Sindicatos a organização de mulheres. 
No ano de 1985 a organização já 
surpreendia, pelo tanto de mulheres 
que eram mobilizadas. A partir do 
assassinato de Margarida Alves em 
1983, despertou nas gaúchas a força 
da luta o que só aumentava o número 
das que se engajavam na caminhada. 

O primeiro encontro de 
mulheres e diretores de sindicatos foi 
em fevereiro de 1985, no município 
de Ijuí, para tratar das mobilizações 
e comemorações do dia 8 de março, 
que foi incorporado na agenda do 
movimento sindical. O objetivo 
dos encontros de 8 de março era 
promover discussões municipais 
e tratar dos assuntos específicos 
das mulheres trabalhadoras rurais, 
tomada a decisão que no mês de 
outubro daquele ano se realizaria em 
Porto Alegre um grande encontro 

estadual. Na ocasião foi criada a 
Comissão Estadual das Mulheres 
Trabalhadoras Rurais, que de 
imediato inicia mobilizações e 
ações em prol da Previdência Social, 
como abaixo assinado e outras 
ações que em 1988 na Constituição 
Federal Cidadã, resultou o grande 
avanço para nós mulheres, que foi 
o reconhecimento da profissão e as 
demais conquistas previdenciárias. 
O querer incansável das 
pioneiras, aguerridas e valorosas 
companheiras que desde aquele 
tempo lutavam contra o machismo, 
preconceito e invisibilidade, nos 
permitem hoje estarmos em todos 
os espaços do movimento sindical, 
contribuindo no quadro social dos 
nossos sindicatos, bem como em 
toda a sociedade. 

Este ano (2025) completamos 
os 40 anos da Comissão Estadual 
das Mulheres Trabalhadoras 
Rurais da Fetag/RS, com muitas 
conquistas, mas ainda visualizando 
muitas bandeiras de luta, como por 
exemplo, a violência de gênero e 
as mudanças climáticas, por mais 
que a sociedade discuta e se impõe 

diante de relevantes temas ainda há 
retrocesso.

Na regional Missões II 
que abrange 11 municípios, o 
Projeto Arte de Criar e Recriar no 
Movimento Sindical, já faz diferença 
nas ações de base com grupos de 
mulheres trabalhadoras rurais. 
Criado em 2016, promove ações 
de desenvolvimento sustentável 
e solidário, visando entender 
seu modo de vida, inserção no 
movimento sindical e na geração 
de renda para as famílias. Em 
que realiza-se mapeamentos dos 
elementos importantes sobre 
o modo de vida e trabalho das 
mulheres do campo, dificuldade de 
convívio social, ações de segurança 
e soberania alimentar nas 
propriedades, encontros periódicos 
de grupos nas comunidades, 
fazem parte das metas traçadas 
desenvolvidas. Hoje o projeto 
conta com 29 grupos, distribuídos 
na Regional, participando de 
intercâmbios com as comissões 
de mulheres de outras regionais 
sindicais

400 anos de evangelização missioneira: Terra sem males e ecologia integral - 09 

Claudete Druzian e Lérida Pavanelo
Coord. Mulheres da Regional Sindical Missões II

Foto: Claudete Druzian



Rede Ecovida: alimento, política e 
diversidade no campo

A Rede Ecovida de Agroecologia é uma das 
maiores articulações de agricultores e agricultoras 
familiares da América Latina. Presente nos três 
estados do Sul do Brasil e no sul de São Paulo, 
a Rede é formada por 34 núcleos regionais que 
reúnem centenas de grupos e cooperativas, 
articulando produção, consumo, preservação 
ambiental e respeito aos diferentes saberes da 
terra.

Entre esses núcleos, o Núcleo Missões se 
destaca pela grande diversidade de produção. 
São frutas, hortaliças, cereais, leite e derivados, 
mel, sementes crioulas e ervas medicinais, 
vindos de mais de 50 agricultores e agricultoras 
certificados(as) pelo Sistema Participativo 
de Garantia. Essa diversidade não é apenas 
econômica: ela expressa a força cultural, social 
e histórica de comunidades que mantêm viva a 
relação com a terra e com a biodiversidade local.

O alimento orgânico, nesse contexto, 
ultrapassa a dimensão nutricional. É também um 
ato político. Cada feira, cada cesta e cada prato 
de comida carregam a escolha por um modelo 
de desenvolvimento que valoriza a saúde, a 
justiça social e o cuidado com o meio ambiente. 
Ao defender a agroecologia, os agricultores 

e agricultoras da Rede Ecovida afirmam que 
produzir e consumir é também se posicionar 
frente às crises climáticas, sociais e econômicas.

Outro pilar essencial é o respeito pelos 
diversos saberes. A agroecologia não se resume 
à técnica, mas dialoga com tradições, ciência, 
espiritualidade e práticas comunitárias. É nesse 
encontro de conhecimentos que o movimento 
se fortalece, construindo alternativas viáveis e 
sustentáveis para o presente e para o futuro.

É com esse espírito que a Rede Ecovida 
promoveu o 13º Encontro Ampliado da Rede 
Ecovida de Agroecologia (EARE), nos dias 21,22 e 
23 de novembro em Santa Rosa. O evento reuniu 
agricultores, técnicos, estudantes, consumidores 
e parceiros dos núcleos regionais, reafirmando a 
força coletiva de quem acredita em outro jeito de 
produzir e viver.

Mais do que um encontro, o 13º EARE foi 
um espaço de celebração, troca de experiências 
e construção política. Um espaço para fortalecer 
redes, ampliar diálogos e reafirmar que, através 
da agroecologia, seguimos cultivando vida, 
diversidade e esperança.

Ademir Amaral e Maurício Kasper
Rede Ecovida de Agroecologia

10 - 48a Romaria da Terra do RS

Foto: arquivo Ecovida
Norma Knob e Maria Isabel dos Santos (Bebel)



400 anos de evangelização missioneira: Terra sem males e ecologia integral - 11 

Memórias da luta que precisam 
ser lembradas!

Em primeiro lugar, lutar é uma condição para viver. 
A vida é uma luta constante, sempre que posso incentivo 
os jovens, os pequenos agricultores e agricultoras a irem à 
luta. Não teve nenhuma conquista popular neste país e no 
mundo que não fosse com muita luta, com gente nas ruas 
protestando, com ocupações, com greve de fome e outras 
formas importantes de lutar. 

Foi assim que as mulheres conquistaram o direito ao 
voto, que os trabalhadores e trabalhadoras conquistaram os 
sagrados direitos trabalhistas, volta e meia ameaçados, e 
também, foi assim que nós mulheres da roça conquistamos 
o direito a aposentadoria rural. Antes da Constituição de 
1988 só os homens recebiam meio salário e as mulheres 
nada. Então, com muita luta organizada, mulheres e homens 
da roça tem o direito de se aposentar. Eles ao completar 60 
anos e elas aos 55 anos.

Mas, eu queria fazer memória a uma luta em especial, 
que foi a luta para conquistar crédito para os pequenos. 
Lembro que em 1996 os agricultores enfrentavam uma forte 
seca e reclamavam que não tinham apoio dos governos, 
nem estadual menos ainda do governo Federal, na época 
o Fernando Henrique Cardoso - FHC. Então, começaram 
a se organizar, a ir para a rua, organizaram o grande 
acampamento da seca para mostrar que os pequenos 
não tinham apoio. Diante do não atendimento da pauta 
de reivindicação, o movimento dos pequenos agricultores 
e agricultoras organizaram uma greve de fome com 14 
lideranças. A greve foi na sede do INCRA - Porto Alegre. 
Naquele período o Papa João Paulo II viria ao Brasil e daí 
a coordenação pensou em ver se conseguia uma audiência 
com o Papa que estava no Rio de Janeiro. 

A situação era muito difícil, um dia liguei para Dom 
Sinésio, bispo da Diocese de Santa Cruz do Sul e pedi para 
interceder de alguma forma para ajudar o povo da roça. Dom 
Sinésio fez, acredito que ele deve ter ligado para o ministério 
ou no Palácio do Planalto, talvez tenha dito, o Papa vai vim 
e vai saber como o governo trata os pequenos. A greve se 
encerrou após 17 dias, com a conquista de crédito Pronaf, o 
“pronafinho”. Vale a pena lutar! Foi neste tempo que criamos 
o Movimento dos Pequenos Agricultores - MPA.

Por fim, tenho muito orgulho destas histórias e de 
ter participado e ajudado na organização do povo. Como 
também na organização das Romarias da Terra e nos 
Encontros Diocesanos de Sementes Crioulas. É a luta das 
sementes crioulas.

Depoimento da 
agricultora e agente 

da Comissão Pastoral 
da Terra, Oldi Helena 

Jantsch, sobre a 
importância da 

organização e luta para 
conquista dos direitos 
e melhoria da vida na 

roça.

 O objetivo do coletivo de mulheres da Comissão 
Pastoral da Terra (CPT) é promover a autonomia e o 
protagonismo das mulheres do campo, lutando contra 
o machismo, a violência de gênero e buscando sua 
dignidade e voz nos espaços de decisão e de trabalho, 
fortalecendo a agroecologia e a sua participação efetiva 
na construção de uma sociedade mais justa. Eixos:

• Luta contra o machismo e a violência de gênero: 
combater o assédio moral e sexual, a misoginia e a 
violência política contra as mulheres.

• Protagonismo feminino: assegurar que as mulheres 
camponesas sejam protagonistas de suas próprias 
histórias, reivindicando sua visibilidade, dignidade e voz 
nos debates e na construção das políticas do campo. 

• Empoderamento socioeconômico: promover a 
autonomia financeira das mulheres, apoiando a geração de 
renda e o fortalecimento de experiências agroecológicas 
que garantam a sustentabilidade e a independência. 

UMA DAS CARACTERÍSTICAS  É  O  
AUTOCUIDADO

O autocuidado é um ato de vida, de rebeldia, de 
resistência, de coletividade e de continuidade do 
movimento social.

O autocuidado foi uma maneira de reconhecer que 
as mulheres têm o direito de expor suas necessidades e 
cuidar de si mesmas. Empoderar as mulheres, porque 
lhes dá acesso a informações que lhes permitem decidir 
o que é melhor para elas.

Da mesma maneira que a autotransformação e a 
transformação social, o autocuidado e o cuidado coletivo 
se nutrem mutuamente.

As mulheres da CPT atuam com foco no protagonismo 
feminino, na agroecologia, na resistência à violência e 
na busca pela emancipação. Elas participam de várias 
ações como Campanha das Sementes, Romaria da 
Terra, produção de alimentos saudáveis e atividades 
de formação e organização, buscando construir uma 
sociedade mais justa, coletiva e livre de exploração e 
violência. 

ORGANIZAÇÃO DO COLETIVO 
DE MULHERES DA CPT

Foto: CPT/RS

Norma Knob e Maria Isabel dos Santos (Bebel)



Oração da 48ª Romaria da Terra
Nós vos louvamos, Deus Pai, Nhanderú,
com todas as Vossas Criaturas. 
Vos agradecemos porque criaste tudo muito bom e 
perfeito!
Nesta Romaria da Terra, no chão sagrado do Caaró, 
temos presente os 400 anos de evangelização
jesuítico guarani no Rio Grande do Sul.
Pedimos vosso perdão pelos 
equívocos da religião junto aos povos nativos 
naquele contexto histórico.
Pedimos perdão pelos nossos antepassados que
ocuparam este território expulsando os verdadeiros
donos da terra, muitas vezes com violência.
Ó Deus dos pobres, Nhanderú dos Guarani,
tem compaixão dos povos indígenas
que há quatro séculos sofrem exclusão, discriminação e 
desterro na sua própria terra. 
A exemplo do Bom Samaritano, ajudai-nos a resgatar os 
direitos destes povos, 
e das pessoas que se encontram caídas, discriminadas, 
abandonadas. 

Que nosso compromisso com a reforma agrária 
e pela demarcação das terras indígenas seja cada vez 
mais concreto. 
Tocai o nosso coração para uma conversão integral
que reconhece os direitos da natureza, respeita e cuida de 
toda a Criação.   
Inspirai-nos a sermos guardiões e guardiãs
da Mãe Terra, Pachamama indígena, na busca da terra 
sem males,
garantindo às futuras gerações um planeta habitável e 
saudável
Com as bênçãos de Nosso Senhor Jesus Cristo
que caminha sempre conosco!
Pela intercessão de Nossa Senhora Conquistadora,
dos Santos Mártires das Missões e do servo 
de Deus Sepé Tiarajú, fortalecei nossas famílias, nossas 
comunidades
e nossas lutas em defesa da vida e da justiça 
socioambiental!
Amém!

Programação e Orientação
Estamos nos preparando para a 48ª Romaria da Terra 
do Rio Grande do Sul, a realizar-se no dia 17 de 
fevereiro de 2026, em Caaró, município de Caibaté, 
com a seguinte programação:

A partir das 7h - Acolhida dos Romeiros/as na entrada 
do Santuário de Caaró com café da manhã.

8h30 - Momento de abertura da Romaria.

9h - Caminhada pelo bosque do Santuário concluindo 
com a celebração eucarística.

12h - Momento da partilha dos alimentos, visita 
às tendas, tribuna popular com apresentações e 
pronunciamentos.

15h - Celebração de envio dos Romeiros/as.

1. Traga sua garrafa ou caneca, haverá água potável no 
local.

2. Traga seu alimento e sementes crioulas para partilhar. 

3. Não esqueça das faixas, bandeiras, chimarrão, boné, 
chapéu, proteção para o sol e a chuva.

4. Programe-se para o encerramento às 15:30 horas, após 
a Celebração de envio dos Romeiros e Romeiras.

5. Planeje sua viagem com 1 hora de antecedência, 

6. O trajeto até local de romaria é de asfalto e os ônibus 
vão ficar estacionados perto do Santuário.

7. Sugerimos que quem gostaria de visitar o Sítio 
Arqueológico São Miguel Arcanjo façam depois do 
encerramento com possibilidade de assistir o espetáculo 
de som e luz.

400 anos de evangelização missioneira: Terra sem males e ecologia integral 48a Romaria da Terra do RS

Contribua com a 
Romaria da Terra

Conta: Comissão Pastoral da Terra
Pix: CNPJ 02375913001602

EXPEDIENTE: 48ª Romaria da Terra
Promoção: CNBB Sul 3, Diocese de Santo Ângelo e CPT/RS.
Diagramação: Luiz Antônio Pasinato - Impressão: Gráfica Batistel 
Exemplares: 3 mil - Data: janeiro de 2026, 
E-mail: cptdors@gmail.com - Facebook - Instagram: Romaria da Terra RS, 
@santuario.caaro, @paroquia.caaro, @dioceseangelopolitana
Entidades parceiras: Adveniat, MZF, CIMI, Cáritas, FASA, Prefeitura Caibaté, 
AMM - Associação dos Municípios das Missões


